
 
 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון
USA 605-313-6660 | ישראל 073.295.1245

 שובבי”ם 
תיקון
 פגם 
הזכור



נשמח לקבל הערות 

והארות, וכן תוספות קצרות 

על הקונטרס, על מנת לתקן 

ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.

כמו כן, המעוניין לסייע 

להגיה את הקונטרס כל 

שבוע לפני צאתו, יפנה 

למערכת.

© כל הזכויות שמורות

־מידי שבוע יוצא לאור קונט

רס 'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.

־המעוניין להצטרף לרשימת הת

 פוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל

bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 

 בקשה דרך הפקס 

03-5480529

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

 ומקישים: כוכבית ]*[ 

 סולמית ]#[ -< 

 >- ]1132494[  

סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, ניתן 
 לצור קשר עם מערכת 

 'בלבבי משכן אבנה'
 טלפון: 052.763.8588

 פקס: 03-5480529
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100

bilvavi231@gmail.com



תוכן
א חטא דבא על הזכר�

א נח סדום פוטי-פרע ועמלק�

א משכב זכור מביא לעבדות�

א החטא שקודם המבול הפוך מהחטא שלאחר המבול�

א פגם הזכר הוא שורש הנפרדות�

ב סוגיא דפגם זכור שייך בעבדים וקטנים�

ב מה ענין עבדים וקטנים לפגם הזכור�

ב אין בני נח כותבים כתובה לזכר�

ב במשכב זכור גם הנשכב חייב�

ג בפגם זכור הנותן נהנה והמקבל לא נהנה�

ג חמה לוקה בגלל משכב זכר�

ג תועבה - תועה הוא בה�

ג בשורש היה האדם לבדו זכר בלי נקבה�

ד אור דזכר בלי הנקבה חוזר בעקבתא דמשיחא�

ד איש אין בארץ לבוא עלינו�

ד נציב מלח�

ד פרו ורבו מלשון פרורים�

ה בסדום היה צדיק אחד בלבד�

ה הכלי, כח המקבל, ככח מצרף�

ה מי שעושה עצמו אלוה הוא זכר בלי נקבה�

ה עשית עצמו לאלוה הוא שער הנו"ן דקליפה�

ו חיבור של אחד עם עצמו הוא פנים באחור�

ו בחינת קוב"ה וישראל חד היא בחינת אחוריים�

ו חסרון מבטל גאוה�

ז ותחסרהו מעט מא'להים�

ז מחיית עמלק בהבחנת זכר בלי נקבה�

ז ישראל והקב"ה ימחו את זכר עמלק�

ז זכר דקדושה מול זכר דקליפה�



שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור



 א 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

חטא דבא על הזכר

	 אמנם עי' בתרגום יונתן שם שמשמע שלא מדובר בשני סירוסים, אלא באחד, דהיינו זה שמסופר עליו בסוטה.
א

נתבונן  בהקדם  הזכר.  על  הבא  פגם  בתיקון  נעסוק  זה  במאמר 
ובסיעתא  הפגם  שורש  את  להבין  בכדי  זה,  בפגם  הדנות  בסוגיות 

דשמיא את תיקונו. והנה כידוע מקור כל החטאים כולם הוא בחטא 

זו. אמנם  יוצא מן הכלל מבחינה  זה אינו  וגם חטא  אדם הראשון, 

ברור שאין מדובר כאן בלמעשה, שהרי לא היה שם זכר אחר מלבד 

אדה"ר, אלא בתפיסה הפנימית עסקינן, וישנה כאן נקודה מיוחדת, 

ולקמן נעמוד עליה, בעזר השי"ת.

נח סדום פוטי-פרע ועמלק
והנה המקום הראשון שמוזכר בפירוש חטא פגם הזכר, הוא בנח. 
דלאחר המבול כתוב עליו "ויטע כרם, וישת מן היין, וישכר ויתגל 

בתוך אהלו, וירא חם אבי כנען את ערות אביו וכו'" )נח ט' כ'-כ"ב(. 

ורש"י שם מביא מהגמרא )סנהדרין ע' א'( מחלוקת "חד אמר סרסו, 

נוסף  מקום  החטא.  כאן  מוזכר  מד"א  לחד  א"כ  רבעו".  אמר  וחד 

שהחטא מוזכר הוא באנשי סדום שדרשו מלוט שיוציא אליהם את 

המלאכים "ונדעה אותם" )וירא י"ט ה'(, ורש"י פירש ע"פ המדרש )ב"ר 

נ' ה'(, שרצו אנשי סדום לדעתם במשכב זכר. ולוט ביקש להוציא 

להם את בנותיו, ולא אבו אנשי סדום לכך. עוד מוזכר בגמרא )סוטה 

ופירעו  גבריאל  ו"בא  זכר,  יוסף למשכב  ב'( שפוטיפר קנה את  י"ג 

מעיקרא", ולכן נקרא פוטי-פרע )מקץ מ"א נ'(, ופרש"י בסוטה שם 

"פרעו - היינו סירוס יתירא", דהרי עוד קודם לכן נאמר על פוטיפר 

כי תצא  )תנחומא  עוד מוזכר במדרש  א'(א.  ל"ט  )וישב  שהוא סריס 

פ"ט(, ומובא ברש"י )כי תצא כ"ה י"ח(, כי מה שכתוב על עמלק "אשר 

קרך בדרך", היינו שהיה עמלק מטמאן במשכב זכור. 

משכב זכור מביא לעבדות
חלוקות  סוגיות  כאן  שישנן  נראה  בסוגיות,  מתבוננים  כאשר 
שהפגם  נראה  בכללות,  והנה  אחר.  שורש  לו  יש  פגם  וכל  מאד, 

ומעשה  דפוטיפר,  מעשה  דחם,  מעשה  חלקים,  לשלשה  מתחלק 

)ע'  עי' בגמרא בסנהדרין  ונדון קודם במעשה דחם.  דאנשי סדום. 

ולכן קילל נח  וגם סרסו,  א'(, שמסיקה שלמד"א רבעו - גם רבעו 

את בנו הרביעי של חם )נח י' ו'(, כי חם מנע מנח בן רביעי )עי' ב"ר 

כ"ה(,  ט'  )נח  עבד  יהיה  שכנען  היתה  הקללה  עצם  והנה  ה'(.  ל"ו 

וברור הדבר שהקללה היתה בערכו של החטא. כלומר, אם החטא 

ואיתא  זה.  חטא  מעשה  של  תולדה  היא  הקללה  אזי  שרבעו,  היה 

בזוהר )בראשית קי"ז א' מדרש הנעלם( "אין לך אומה מזוהמת בכל 

וגו',  בשרם  חמורים  בשר  אשר  בהו  דכתיב  המצרים,  כמו  טומאה 

שהם חשודים על משכב זכור, והם באים מחם, שעשה מה שעשה 

לאביו, וקלל אותו ולכנען בנו". שמעינן א"כ מהזוהר שמצרים שהם 

זרעו של חם, יש בהם הפגם של משכב זכור. וא"כ פגם זכור יוצר 

תפיסה שנקראת עבדות, דהרי התורה מכנה את מצרים בית עבדים 

במקומות רבים )למשל בא י"ד ג'(. כלומר זה שמצרים נקראת בית 

עבדים היא תולדה של קללת נח למי שחוטא במשכב זכור. עתה 

שומה עלינו להבין מדוע עבדות היא תולדת משכב זכור.

החטא שקודם המבול הפוך מהחטא שלאחר המבול
והנה על הפסוק )נח ו' י"ב(, "כי השחית כל בשר את דרכו", פירש 
רש"י שקודם המבול אפילו בהמה חיה ועוף היו נזקקין לאינן מינן, 

הזאב,  אצל  הולך  היה  "הכלב  כתוב  שם  ח'(,  )כ"ח  מב"ר  ומקורו 

והתרנגול היה מהלך אצל הטווס". ולכן הביא הקב"ה את המבול. 

לדעת  וצריך  י"ח(.  ח'  )נח  וכו'"  ובניו  נח  "ויצא  כתוב  המבול  ואחר 

יציאה  היתה  זו  אלא  כפשוטה,  יציאה  היתה  לא  יציאה  שאותה 

המבול,  בעת  דהרי  המבול.  בדור  שהיה  החטא  מתפיסת  למעלה 

עלתה התיבה מעל כל ההרים, וא"כ הגיעה התיבה למעלה מהארץ, 

מעל תפיסת המבול. וממקום זה יצא נח, כלומר הוא יצא במדרגה 

חטא  מתגלה  לנח,  חם  רבעו  כאשר  והנה  המבול.  מן  למעלה  של 

בדיוק הפוך מהחטא שהיה קודם המבול. דקודם המבול נזקק מין 

לשאינו מינו. ובמשכב זכור הפגם הוא שנזקק למינו ממש. הרי זו 

סוגיא חדשה והפוכה של פגם. 

פגם הזכר הוא שורש הנפרדות
הכלי  היא  והנקבה  נקבה,  לו  יש  זכר  שכל  הוא  הבריאה  מטבע 
הוא  אזי  הזכר,  על  בא  האדם  ח"ו  כאשר  אבל  הזכר.  של  המקבל 

מאבד את צד המקבל, וזה יוצר סוגיא של עבדות. כי כל מה שקנה 

עבד קנה רבו )פסחים פ"ח ב'(, ובמקום שאין צד של מקבל, אזי אין 

נותן חוזר להיות של הנותן. הרי  וא"כ כל מה שהנותן  כלי קיבול, 

זה הביאור הראשוני בפגם הזכור - הזכר מאבד את הנקבה. דהרי 



 ב 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

כ"ב  סנהדרין  )עי'  כלי  שעשאה  למי  אלא  ברית  כורתת  האשה  אין 

דיליה. אבל במהלך של  כלי קיבול  ב'(, כלומר כאשר היא נעשית 

קללה של עבדות, אזי אין אשה ואין כלי קיבול. שעל אף שהעבד 

מקבל מרבו, מ"מ כל מה שקבל שייך לרבו, וא"כ בעומק אין כאן 

כלי קיבול. והאיבוד של כוח המקבל, יוצר מהלך של נפרדות. דהרי 

ב'(.  ה'  )בראשית  אדם"  שמם  את  ויקרא  בראם  ונקבה  "זכר  כתיב, 

וכאשר האדם אינו בבחינה של זכר ונקבה, ואין לו את הכלי קיבול 

)זוח"ג  דגופא  פלגי  תרי  נקראים  והנקבה  הזכר  אזי  הנקבה,  שהיא 

רל"ו א'(, וכל אחד הוא נפרד. ולכן עמלק תבע את ישראל למשכב 

עמלק  וא"כ  בבריאה,  הפירוד  תפיסת  שורש  הוא  עמלק  כי  זכור, 

ומשכב זכור הוא ענין אחד. 

סוגיא דפגם זכור שייך בעבדים וקטנים
מצד המהלך שבארנו, אזי חטא הזכר שייך בעיקר לסוגיא הנקראת 
עבדים וקטנים, כמו שמצינו בכמה מקומות בש"ס. למשל, במשנה 

בברכות )מ"ה א'( "נשים עבדים וקטנים אין מזמנין עליהם", והגמרא 

)מ"ה ב'( מביאה שהטעם משום פריצותא, ורש"י שם )ד"ה אם רצו(, 

מפרש שפריצותא שייך בין עבדים לנשים, וכן בין עבדים וקטנים 

באופן של משכב זכור. ומאותו טעם אוסרת הגמרא )פסחים צ"א א' 

ב'( לעשות חבורה על שה דפסח הכוללת נשים ועבדים או עבדים 

דברים,  י"ח  על  שגזרו  מוזכר  ב'(  )י"ג  בשבת  במשנה  וכן  וקטנים. 

)מוזכרת  הי"ח  שהגזירה  כתבו  ישראל  והתפארת  והברטנורא 

יהיה  כדי שלא  בזיבה  יטמא  נכרי  היא שתינוק  ב'(  י"ז  בגמרא בדף 

ב'(  )נ"ז  וכן בגמרא בגיטין  זכור.  תינוק ישראל רגיל אצלו במשכב 

מסופר שבזמן שהוגלו בני ישראל לאחר חורבן הבית השני, נלקחו 

הילדות  שם  מבאר  ורש"י  לקלון,  באניה  וילדות  ילדים  מאות  ד' 

לפלגשות והילדים למשכב זכור. ולכן קפצו כולם לים וטבעו. א"כ 

מבואר שהסוגיא של פגם בזכור שייך לסוגיא של קטנים ועבדים. 

מה ענין עבדים וקטנים לפגם הזכור
והנה בשלמא בעבדים, הרי קי"ל )כתובות י"א א'(, עבד בהפקירא 
בארנו  דהרי  וי"ל  לקטנים.  זכור  הפגם  ענין  מה  אבל  ליה.  ניחא 

שהפגם דזכור יוצר מהלך של פרוד, זכר בלי נקבה, פלגא דגופא. 

והנה כל נפרדות היא קטנות, וכל אחדות היא גדלות. לכן המהלך 

והנה  לקטנות.  שייך  נפרדות,  של  בבחינה  שהוא  הזכור,  פגם  של 

בפשטות, קטן מכיון שאינו בר דעת, גם אינו בר חיבור. ואפילו הוא 

מגיע לגיל שביאתו ביאה ]בן תשע ויום אחד )סנהדרין ס"ט ב'([,  מ"מ 

אדם  על  שנאמר  כמו  עליו  לומר  א"א  ולכן  דעת  לבר  נחשב  אינו 

הראשון, "והאדם ידע את חוה אשתו" )בראשית ד' א'(. כי 'ידע' הוא 

פגם  ולכן  דפירודא.  מהלך  היא  ביאתו  גם  ובקטן  דחיבור,  מהלך 

הזכור שייך להבחנת קטנות ונפרדות. ומצד העבדים, מכיון שבפגם 

זכור אין נקבה המקבלת, הרי זה בהבחנת מה שקנה עבד קנה רבו, 

שאין כח מקבל, ולכן פגם הזכור שייך גם בעבדים.

אין בני נח כותבים כתובה לזכר
קבלו  מצוות  ששלושים  א'(  )צ"ב  בחולין  אומרת  הגמרא  והנה 
מפאנו  לרמ"ע  שמציין  ב'  אות  רנשבורג  במהר"ב  )עי'  נח  בני  עליהם 

מאמר חיקור הדין ח"ג פכ"א שמונה אותם(, ואין מקיימין אלא שלשה. 

ובענין שאין בני נח מקיימים את מצוותיהם, כתבה הגמרא בב"ק 

)ל"ח א'(, "ראה ויתר גוים, ראה שבע מצוות שקיבלו עליהן בני נח, 

כיון שלא קיבלו, עמד והתיר ממונן לישראל". והנה אחת מהשלשה 

שהם כן מקיימין, הוא שאין כותבין כתובה לזכרים. כלומר, למרות 

זכור, אבל אינם מזלזלים באיסור עד  שעוברים על איסור משכב 

וביד  מפאנו  ברמ"ע  ]ועי'  אחר  לגבר  כתובה  יכתוב  שגבר  כך  כדי 

ק"ל  )שבת  בחז"ל  איתא  דהנה  הדבר,  ועומק  זה[.  בענין  שם  יהודה 

א'(, "ליכא כתובה דלא רמו בה תיגרא", כי במקום נקודת החיבור 

תיגרא,  לחיבור  שיקדם  חייב  הכתובה,  שהיא   - לנקבה  הזכר  בין 

לנהורא  קדמה  וחשוכא  ב'(,  ק"ח  זוח"ב  )עי'  לפרי  קודמת  דקליפה 

)של"ה, מסכת תענית, תורה אור, אות ס"ז(. אבל לאחר מכן כותבים 

כתובה, כי אסור להשהות אשה בלא כתובה אפילו שעה, שלא תהא 

קלה בעיניו להוציאה )ב"ק פ"ט א'(, ולכן בלא כתובה חסר בנקודת 

החיבור. הרי זה שאין בני נח כותבים כתובה לזכר, למרות שפוגמים 

בזכר, מראה שחסר בנקודת פנימיות החיבור, כי אין זה מהלך של 

חיבור, אלא זה מהלך של נפרדות. דבעומק, מהלך החיבור של זכור 

הוא בתפיסת של עמלק, הוא בתפיסה של עבד, הוא בתפיסה של 

קטנות. ע"כ דנו בסוגית נח וחם.

במשכב זכור גם הנשכב חייב
נתבונן עתה בסוגית יוסף ופוטי פרע הוא פוטיפר. והנה יוסף הוא 
המשביר לכל הארץ )מקץ מ"ב ו'(, הרי שיוסף הוא בחינת המשפיע, 

הוא הזכר, הוא המפרנס לכל. ופוטיפר שרצה לפגום בו בבחינה של 

היה  פוטיפר  שרצון  הרי  לנקבה.  למקבל,  אותו  להפוך  רצה  זכור, 

לשדד את המערכות, להפוך הפיכה גמורה את צורת הבריאה. ולכן 

ואיבד  מחז"ל,  לעיל  שהבאנו  כמו  נסתרס  הוא  מידה,  כנגד  מידה 

הזכור.  של  בפגם  השנייה  הסוגיא  זו  הרי  שבו.  המשפיע  כח  את 

נחדד ונבאר את הדברים. הנה בסנהדרין )נ"ד א' ב'( ישנה מחלוקת 



 ג 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

ור' עקיבא האם צריך שני פסוקים לחייב את השוכב  ר' ישמעאל 

הזכר  על  בבא  והנפ"מ  אחד,  בפסוק  סגי  או  זכור,  במשכב  ונשכב 

ובאותה עת הביא עליו זכר, אי חייב משום ב' לאוין או לאו אחד. 

)ג' א' ד"ה דאמר רבי אבהו(, שם מובאת חלק  והנה רש"י בכריתות 

חייב  הנשכב  שגם  ילפותא  צריך  למה  שואל,  דסנהדרין,  מהסוגיה 

מיתה. הרי בזכר ונקבה, בכל מקום שישנה עבירה ביניהם, אין צריך 

	 למעשה הראשונים על הדף בפירושם כבר תירצו את הקושיה מבלי לשאלה להדיא, דהרי פירשו ששהבעל תועה בכך שמניח את האשה והולך אצל הזכר. כלומר, לפי 
ב

פירושם תועה כאן הוא בעצם טועה. וגם לפי הפירוש בפנים, תועה כאן הוא בעצם טועה.

קרא מיוחד לחייב את הנקבה, אלא ברור שאם אחד מהזוג חייב, 

גם השני חייב. ולמה במשכב זכור צריך דרשה מיוחדת לחייב את 

בעבירה,  ונקבה  זכר  שישנם  מקום  שבכל  רש"י  ומתרץ  הנשכב. 

ס"ד  לכן  נהנה,  לא  הנשכב  זכור,  במשכב  משא"כ  נהנים.  שניהם 

שיהיה פטור, קמ"ל מקרא שגם הוא חייב. 

בפגם זכור הנותן נהנה והמקבל לא נהנה
עומק הדבר שנתבאר כאן. בכל ביאה של זכר ונקבה, הרי שישנו 
שם מעשה חיבור מצד צורת הבריאה, כמו שהיא בשורשה, שהזכר 

נותן והמקבל שהיא הנקבה נהנית. כלומר ההנאה בעצם היא של 

אמי"  יחמתני  ש"ובחטא  מה  שמצד  אלא  הנותן.  של  ולא  המקבל 

)תהלים נ"א ז'(, אז גם הזכר נכנס בהבחנה של הנאה, כי חסר בכוח 

הוא  גם  כביכול  לכן  שלם,  נתינה  כח  בו  שאין  מכיון  שבו.  הנותן 

כוונתו אך  אין  גם אם  נהנה. אבל בשורש הדבר,  ולכן הוא  מקבל, 

ורק לשם נתינה, סוף סוף הוא נותן והמקבל מקבל. אבל בפגם זכור, 

אין הנאה לנבעל כלל, וא"כ ע"כ ההנאה היא לבועל. הרי שיש כאן 

היפוך מערכות, במקום שהמקבל יהנה, הנותן נהנה. הרי שהנבעל 

הופך להיות נותן והבועל הופך להיות מקבל. וזהו גופא עומק הפגם 

במשכב זכור - הפיכת המערכות. 

חמה לוקה בגלל משכב זכר
"בשביל ארבעה דברים חמה  א'( אומרת,  )סוכה כ"ט  הגמרא  הנה 
לוקה", היינו שאינה מאירה כ"כ )רש"י שם ד"ה והושיבם(. ואחד מהם 

הוא משכב זכור. ורש"י שם )ד"ה בשביל ד' דברים( כתב, "לא שמעתי 

זכור על  נביא מ"מ טעם בלקות החמה בגלל משכב  טעם בדבר". 

בבחינת  והלבנה  נותן  בבחינת  היא  החמה  הנה  הפנימיות.  דרך 

כאמור  אזי  זכור,  פגם  ישנו  כאשר  והנה  לכל.  שידוע  כפי  מקבל, 

המשפיע נהפך להיות מקבל. וזה נקרא חמה לוקה. כלומר החמה 

לוקה מחמת שכל מהותה של החמה היא להיות נותן. אבל כאשר 

הזכר הופך להיות כולו מקבל, הרי זה בחינת חמה לוקה, שבמקום 

להשפיע את שפעה, היא כביכול קולטת את מצב הנבראים שהם 

מקבלים, ונעשית בעצמה למקבלת. אז ממילא אין בכוחה להאיר, 

היפוך  כאן  שמתגלה  הרי  להתגלות.  יכול  אינו  שבה  הנותן  כח  כי 

מערכות שהופך את הזכר לנקבה ואת הנקבה לזכר. 

תועבה - תועה הוא בה
הנה בר קפרא דרש בנדרים )נ"א א'( מאי "תועבה" - תועה אתה בה. 
והנה כוונתו לתועבה שכתובה בפסוק )קדשים כ' י"ג(, "ואיש אשר 

ישכב את זכר משכבי אשה, תועבה עשו, שניהם מות יומתו". והקשה 

האריז"ל )שער רוה"ק תיקון כ"ב לבא על הזכור(, שהיה צריך לדרוש 

ועי"ש מה שתירץב. אמנם לפי דרכנו,  "בה",  ולא  בו"  "תועה אתה 

המערכות  הפיכת  יש  כי  לנקבה,  הזכר  שמתהפך  הרי  זכור  בפגם 

הזכר  למעשה  אבל  לנקבה,  הזכר  את  לעשות  רוצה  הבועל  כנ"ל. 

הנבעל נעשה ]כלומר נשאר[ זכר. אמנם צורת המעשה שהוא עושה 

בו הוא צורה של נקבה, אבל מכיון שאין הנבעל נהנה אלא מהנה, 

לכן הנבעל נשאר זכר והבועל נעשה נקבה. לכן דורשים "תועה הוא 

בה", לרמז על כך שהבועל תועה בעצמו, שהוא חושב עצמו לזכר 

אבל באמת הוא נקבה. א"כ פגם הזכר הוא טשטוש של כל מערכת 

הבריאה כולה. כי צורת הבריאה כולה היא במהלך של זכר ונקבה 

בראם, וכאשר האדם בא והופך את הזכר לנקבה ואת הנקבה לזכר, 

הרי שזה בעצם הרס של כל צורת הבריאה שברא הקב"ה. וזהו מ"ש 

)יל"ש שמות פ"א רמז קס"ג( שבמצרים העבדות היתה באופן  חז"ל 

לזה  והשורש  לאנשים.  נשים  ועבודת  לנשים  אנשים  עבודת  של 

היותם של מצרים מקולקלים במשכב זכור שענינו היפוך היוצרות 

של זכר ונקבה, נותן ומקבל.

בשורש היה האדם לבדו זכר בלי נקבה
גונזת  היא  ובעומק  סדום,  של  הסוגיא  היא  השלישית  הסוגיא 
ז'( מביא מדרש  )יחזקאל כ"ח  בקרבה את הכל. בהקדם, הנה רש"י 

אגדה, שלשה עשו עצמם אלוה - יואש, חירם ונבוכדנצר, ונבעלו 

כנשים. על נבוכדנצר כתוב בגמרא )שבת קמ"ט ב', ועי' רש"י ישעיה 

י"ד י"ב(, שהיה מטיל פור על גדולי מלכות לידע איזה בן יומו של 

משכב זכור. וצריך להבין מה שייכות יש בין עשו עצמם אלוה לבין 

שהקב"ה,  בראשית,  במעשה  כתוב  בהקדם  והנה  בזכור.  שפגמו 

חוה  את  ובנה  הצלע  את  לקח  הראשון,  אדם  את  שברא  לאחר 



 ד 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

אבל  השני.  בשלב  היה  כבר  זה  למעשה  אבל  האדם.  אל  והביאה 

וחוה היתה כלולה  בשלב הראשון ברא הקב"ה את אדם הראשון, 

)עירובין י"ח א'(. במצב זה לא היה לאדם זווג עם חוה כפשוטו,  בו 

אלא בפועל היה שם רק זכר. ואמנם באדה"ר היה זה מצד הקדושה, 

י"ד(, אזי  ז'  )קהלת  אבל בהבחנה ש"זה לעומת זה עשה הא'להים" 

ישנו כח שהזכר תופס תפיסה של זכר בלבד בלי נקבה, ומשם מגיע 

שורש הפגם. 

אור דזכר בלי הנקבה חוזר בעקבתא דמשיחא
כוח  שהוא  דקליפה,  הנו"ן  שער  שהוא  הזכר,  פגם  שורש  עומק 
נחמן  לרבי  המדות  ספר  )עי'  רבותינו  בדברי  שמפורש  כמו  הגאווה 

מברסלב ערך גאווה(, שהוא האור שחוזר בעקבתא דמשיחא - הוא 

והנה  זכר בלי נקבה.  מקביל לראשית ותחילת הבריאה שהיה רק 

זה  לעומת  הזה  הוא  אלא  הקדושה,  מצד  אינו  הזכר  שפגם  בודאי 

שקיים בקדושה. וכאשר מאיר בעולם כח לחזור לנקודה ראשונה, 

לנעוץ סופן בתחילתן )ספר יצירה פ"א מ"ו(, לחזור לראשית תפיסת 

הבריאה של קודם שהפריד הקב"ה את חוה מן האדם, אז מתגלה 

של  הקליפה  מתגלה  ומכנגד  בעולם.  זכר  של  כוח  רק  שיש  האור 

פגם זכור. כי מצד אותה תפיסה אין מהלך של נקבה כלל. 

איש אין בארץ לבוא עלינו
ניצלו ממהפכת  התורה מספרת שאחר שלוט ושתי בנותיו  והנה 
"ואיש אין בארץ לבוא עלינו כדרך כל הארץ.  סדום, סברו הבנות 

לכה נשקה את אבינו יין ונשכבה עמו ונחיה מאבינו זרע" )וירא י"ט 

ל"א-ל"ב(. ומשם בא מואב ומשם בא עמון. הרי שהמהלך של סדום 

גילה שיש רק זכר אחד. נבאר. כאשר היה זכר אחד וגם היתה נקבה 

- אדם וחוה, אז כבר נולדו עוד זכרים - קין והבל. ובו ביום נולדו 

כדלעיל.  השני,  בשלב  היה  זה  אבל  ל"ה(.  רמז  פ"ד  בראשית  )יל"ש 

בארץ  שאין  מהלך  היה  הבריאה,  בראשית  הראשון,  בשלב  אבל 

אלא זכר אחד. ואור פנימי זה בשורש הבריאה, הוא זה שנפגם ונפל 

בסדום. בודאי שאור פגום זה אינו עומק האור. דהרי עומק האור 

הוא שישנו רק זכר אחד ואין שתי נקבות - בנות לוט. עומק האור 

היה קודם שנפרדה חוה מאדם, כדלעיל. אבל עומק הענין שבאה 

אביהם,  מלבד  בארץ  אדם  עוד  שאין  לוט,  לבנות  כזאת  תפיסה 

אבל  להן.  נראה  היה  כך  פשוטו,  ע"פ  כמובן  הגיעה.  היא  מהיכן 

תפיסה זו, שכפשוטו היתה טעות ותו לא, הרי הביאה לידי מעשה 

ולכן,  צדקנו.  משיח  עד  וכו'  דוד,  רות,  השתלשלו  שמכוחו  בפועל 

בלא  אדה"ר  של  בריאתו  משורש  באה  זו  שתפיסה  ברור  בעומק, 

נקבה, שהיה רק איש אחד בארץ. ועל דרך זה תפסו בנותיו של לוט 

שאין לאביהם מקביל, שהוא נמצא במהלך של לבד. ולצורך קיום 

העולם עשו מה שעשו. דהרי גם הן הבינו שאם היו זכרים אחרים, 

אזי אסור היה להן להתחבר עמו, דאב ובתו אינם ברי חיבור. אלא 

התגלתה כאן תפיסה במהלך שישנו בעולם רק כח אחד של זכר, 

שהוא מציאותו של אדם הראשון לבדו בראשית יצירתו. זהו עומק 

מה שנתגלה במהלך של סדום, ומכוחו פעלו בנות לוט. 

נציב מלח
"ותבט אשתו מאחריו ותהי נציב מלח" )וירא י"ט כ"ו(. יש להתבונן 
הנה  אמנם  מאחוריה.  לומר  צריך  היה  לכאורה  מאחריו.  בלשון 

הגמרא בסנהדרין שהבאנו לעיל )נ"ד א'(, דורשת את הפסוק "ואיש 

אשר ישכב את זכר משכבי אשה, תועבה עשו, שניהם מות יומתו", 

בא ללמד ונמצא למד, ופירש רש"י שם )ד"ה ונמצא למד(, "למשכב 

זכר שלא כדרכו  לן דכל משכב  זכור לא איצטריך קרא, דפשיטא 

הוא, אלא האי משכבי לאשמועינן אתא דהבא על אשה בין כדרכה 

בין שלא כדרכה - חייב". לכן נראה שאחריו בקרא דאשת לוט בא 

תפיסת  כלומר,  זכור.  משכב  בבחינת  חיבור  של  תפיסה  על  לרמז 

פנים  בבחינת  אלא  פנים,  מול  פנים  בבחינת  היתה  לא  לוט  אשת 

נקבה,  כאן  שאין  הרי  וא"כ  זכור.  משכב  תפיסת  שזו  אחור,  מול 

ולכן נהייתה לנציב מלח. ולמרות שמלח יש לו תכונת שימור, ולכן 

ב'(, "מלח ממון חסר", כלומר אם רוצה אתה  )ס"ו  אמרו בכתובות 

שממונך ישתמר, חסרהו, דהיינו חלקהו לצדקה. אבל מאידך יותר 

ים  נקרא  מאד,  מלוח  שהוא  סדום  של  ימה  ולכן  ממית,  מלח  מדי 

והפסוק  שפ"ג(.  פמ"ז  יחזקאל  )יל"ש  רפואה  צריכים  ומימיו  המוות, 

סדום"  כמהפכת   ... תצמיח  ולא  תזרע  לא   ... ומלח  "גפרית  אומר 

)נצבים כ"ט כ"ב(.

פרו ורבו מלשון פרורים
קיום,  לה  ואין  לגמרי,  נחרבה  שהיא  סדום,  פגם  של  העומק  וזהו 
זאת   - מוות  בהבחנת  הוא  שבה  והמלח  הולדה,  כח  לה  ואין 

הקדמה  הגלגולים  )שער  באריז"ל  ומבואר  זכור.  פגם  של  ההגדרה 

זה מצד  כל  בזכור, מתגלגל באשה עקרה.  ט'( שפעמים מי שפגם 



 ה 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

נקודת הפגם. אבל מצד שורש תפיסת האור, מה שזכר אינו מוליד, 

הרי זה נובע מעומק האחדות. מפני שכל הולדה היא בבחינת "פרו 

ורבו ומלאו את הארץ" )בראשית א' כ"ח(. ופרו הוא מלשון פרורים 

ישנה  כלומר  פורים(,  בענין  רי"ד  עמ'  חדש  אור  )עי'  המהר"ל  כדברי 

כאן הבחנה של התפרדות, שישנו אב ויש לו בנים אבל הם נפרדים 

הנקבה  שנפרדה  לאחר  רק  התחדשה  ורבו  פרו  מצות  ולכן  ממנו. 

מהזכר. והנה ודאי כפשוטו בלי נקבה אין היכי תימצי לפרו ורבו. 

	 אמנם עי' רש"י )שבת קמ"ו א' ד"ה כשבא(, שמשמע שבא הנחש על חוה בעת שנתן לה עצה לאכול מן העץ. ומ"מ צ"ל שרצה גם לשאתה.
ג

אבל בעומק, קודם שפוררו את אדם הראשון ולקחו ממנו צלע, הוא 

היה במהלך של אחד. ומהלך של אחד סותר את המהלך של פרו 

ורבו. דשורש האשה הוא בפרור האדם, ומזה נמשך עוד התפוררות 

שהם הבנים. ולכן גם בעומק בהכרח שהולדת הבנים תלויה באשה, 

מלבד פשטות הענין.

בסדום היה צדיק אחד בלבד
מצד  האחד  הזכר  כח  הוא  סדום  של  ענינה  לעיל,  שנתבאר  כפי 
עשרה  בה  מצא  לא  כי  סדום  את  החריב  הקב"ה  והנה  הקליפה. 

צדיקים. אבל צדיק אחד הרי מצא בה, ומ"מ לא הועיל זה. כי היה 

חסר שם הכח של הצרוף, הכח של החיבור. דדוקא בכל בי עשרה 

הצרוף  כוח  שורש  בפחות.  ולא  א'(,  ל"ט  )סנהדרין  שריא  שכינתא 

)אבות  העולם"  נברא  מאמרות  "בעשרה  במאמר  נעוץ  שבבריאה 

ה' א'(. אמנם "והלא במאמר אחד יכול להבראות, אלא להפרע מן 

הרשעים שמאבדין את העולם שנברא בעשרה מאמרות, ולתן שכר 

מאמרות".  בעשרה  שנברא  העולם  את  שמקימין  לצדיקים  טוב 

לבדו.  הזכר  כח  זהו  לסדום,  שמקביל  האחד  כח  הוא  אחד  מאמר 

ועשרה מאמרות הוא ענין צירוף הכוחות, הוא ההבחנה של עשרה 

עשרה  נמצאו  לא  אחד,  של  במהלך  שהוא  בסדום  אבל  צדיקים. 

צדיקים. 

הכלי, כח המקבל, ככח מצרף
כפי שהזכרנו לעיל, חם סירס את אביו כי רצה למנוע ממנו להעמיד 
מכך  כדמוכח  מדי  יותר  זה  בנים  שני  שאפילו  סבר  כי  רביעי,  בן 

ב'  ישנם  וארבעה. עומק הדבר.  וכ"ש שלושה  שקין הרג את הבל, 

מהלכים בכח הצרוף שקיים בבריאה. האחד, הוא העשרה מאמרות 

בהן נברא העולם, הוא שורש כח הצרוף בבריאה. השני, הוא הכח 

שמאל  ימין  כוחות,  ג'  ישנם  כאשר  כגון  נפרדים.  דברים  לאחד 

ואמצע. והכח המצרף ומחבר אותם, הוא הכח הרביעי, כח הכלי, כח 

המקבל, הנוקבא. על דרך שהכלי מחבר כמה עיסות לחייבן בחלה 

)עי' חלה פ"ב מ"ד(. וכן דוד המלך מלכא משיחא, מחבר את אברהם 

יצחק ויעקב. לפי זה מובן שמה שחם סרס את נח, היינו, שלא יהיה 

כלי מקבל לצרף את השלשה, שם חם ויפת. ובעומק זה גם הביאור 

ברבעו, דאלו ואלו דא"ח. דהביאור ברבעו הוא שבמשכב זכר הרי 

אין נקבה, ואין כלי קיבול. והנה מצד התפיסה החיצונית, זכר לבדו 

בלי נקבה, הוא קליפה, עלמא דפירודא. ומצד כך עבד מישך שיייך 

במשכב זכר, כי אין לו כח מקבל בנפש, כי כל מה שקנה העבד קנה 

זימון  עושים  אינם  וקטנים  עבדים  לעיל,  שנתבאר  כפי  ולכן  רבו. 

לבדם, ואינם עושים חבורה על השה לפסח, מצד חשש לפריצותא 

דמשכב זכור. כל זה הוא מצד התפיסה החיצונית של הפגם זכר. 

מי שעושה עצמו אלוה הוא זכר בלי נקבה
אבל מצד התפיסה העליונה שבזכר, אזי שייכות העבד לזכר היא 
או  ב'(,  א'  )יהושע  מצד מה שנאמר במשה רבינו "משה עבדי מת" 

מה  זה  מצד  שחרית(.  שבת  עמידה,  )תפילת  לו"  קראת  נאמן  "עבד 

"ה' הוא  שקנה עבד קנה רבו הכוונה שהעבד בטל לרבו, מבחינת 

לרש"י  עתה  נחזור  ל"ה(.  ד'  )ואתחנן  מלבדו"  עוד  אין  האלקים 

ונבעלו  אלוה  עצמם  שעשו  המלכים  שלושת  בענין  ביחזקאל 

כנשים, ושאלנו מה ענין זה לזה. עתה נבין זאת היטב. ענין אלוה 

אלא  ונקבה,  זכר  בו  אין  כלומר  לו,  שני  שאין  הוא  הקדושה,  מצד 

כולו משפיע, כולו זכר. לכן על שלשת המלכים שעשו עצמן אלוה, 

שמם  את  ויקרא  בראם  ונקבה  "זכר  של  הכלל  עליהם  נאמר  לא 

אדם", כי אלוה אינו אדם ואין לו נקבה. ומצד כך עומק הפגם של 

זכר הוא בעושה עצמו אלוה. 

עשית עצמו לאלוה הוא שער הנו"ן דקליפה
הנה מבואר בחז"ל שהנחש בא לפתות את חוה מתוך שנתאוה לה 
ישעיה  )יל"ש  ולשאת את חוה  ורצה להרוג את האדם  ו'(,  י"ח  )ב"ר 

פס"ה רמז תק"ט(ג. עכ"פ ברור שהנחש רצה להפריד בין אדם לחוה. 

ואם היה מצליח בכך, הרי שאדם הראשון היה חוזר למהלך שאין 

לו נקבה, וזה גופא מהלך של א'להות, כשלשת המלכים לעיל, והוא 

פגם הזכור. דהרי צורת הבריאה היא במהלך של זכר ונקבה בראם, 



 ו 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

זכור בעומק הוא הפקעה של כל תפיסת הבריאה. למעשה,  ופגם 

יוצר  זכור  הפגם  עצם  האחת,  בהפקעה.  הבחנות  שלוש  ישנן 

זה פלגא דגופא.  כן  ואם  זכר לנקבה,  בין  הפרדה, דאין כאן חיבור 

ההבחנה השנייה בפגם הזכור היא ההפיכה של הזכר לנקבה ושל 

הנקבה לזכר. וההבחנה השלישית של פגם הזכור הוא שעושה את 

האדם לאלוה כביכול, שישנו רק זכר, ע"ד שלשת המלכים שעשו 

הוא  לאלוה  עצמו  האדם  עשיית  והנה  בזכור.  ופגמו  אלוה  עצמם 

שער הנו"ן דקליפה. ולעומת זאת שער הנו"ן דקדושה הוא ידיעת 

)בהקדמתו  יתעלה שלא נמסר לנברא, כמו שכתב הרמב"ן  הבורא 

לתורה( בדרך אפשר, עי"ש. לכן הראשון שעשה עצמו לאלוה היה 

פרעה, כי כל המהות של מצרים בא מהפגם זכור, כפי שבארנו לעיל 

בקללת כנען. 

חיבור של אחד עם עצמו הוא פנים באחור
)כי תשא  נא את כבודך"  "הראני  רבינו ביקש מהקב"ה  משה  הנה 
ל"ג י"ח(. והקב"ה ענה לו "וראית את אחורי ופני לא יראו" )שם שם 

כ"ג(. לכן הראה לו הקב"ה קשר של תפילין, שהוא מאחור )ברכות 

פגם  מצד  הוא  דקליפה,  האחור  אבל  דקב"ה.  אחור  זה  הרי  א'(.  ז' 

הזכור, דאין בזכור אלא אחור כפי שהבאנו לעיל מרש"י שבאשה 

יש ב' משכבות, אבל בזכר רק אחד. והנה ישנה הבחנה של אחוריים 

)ספר התניא לאדמו"ר הזקן פכ"ב(, דהיינו  בבחינת שדי בתר כתפוי 

כאשר הנותן אינו רוצה לגלות נקודה של פנים, אזי הוא נותן זאת 

בדרך אחוריים, כגון שמשפיעים שפע לס"א, שעושים זאת בהכרח 

שלא ברצון. וישנה הבחנת אחוריים בקדושה, כפי שמצינו בצדקה 

מלקטים  והעניים  לאחוריו  מעות  זורק  שאדם  ב'(,  ס"ז  )כתובות 

אותם, והוא אינו יודע למי נותן, כדי שלא לבייש את העניים. וישנה 

שקיים  א'להות  גילוי  של  העומק  וזהו  באחורים,  שלישית  הבחנה 

בבריאה, שהוא רק בדרך של אחורים. לבאר זאת, הנה חיבור של 

אדם עם עצמו הוא באופן שפניו מתחברים עם אחורי עצמו. וזה 

נקרא חיבור מיניה וביה. אמנם כאשר ישנם שניים, אז שייך שיהיו 

כל הצירופים, פנים בפנים, פנים באחור, אחור בפנים, אחור באחור. 

אבל מיניה וביה חייב להיות פנים באחור. 

בחינת קוב"ה וישראל חד היא בחינת אחוריים
הדבר של "וראית את אחורי ופני לא יראו" הוא כי כאשר  עומק 
ישנו גילוי א'להות לאדם בבחינת קודשא בריך הוא וישראל חד, אזי 

הוא בהכרח גילוי של אחוריים. והרי זה מקביל לעומק פגם הזכור. 

כלומר עומק פגם הזכור מקביל לגילוי א'להות הגמור שיכול להיות 

בפנים  ד"פנים  א'להות  דגילוי  דעתך  שסלקא  למרות  בבריאה. 

- הוא  - כפי שהיה במתן תורה  ד'(  ה'  )ואתחנן  הויה עמכם"  דיבר 

גבוה יותר, למעשה אין זה כך. דפנים בפנים שייך כפי שבארנו רק 

אחורי",  את  "ראית  אבל  זה.  עם  זה  המדברים  שניים  של  בבחינה 

"דיבר  של  הדיבור  מבחינת  למעלה  היא  ראיה,  של  בחינה  שהיא 

הויה עמכם". מפני שבחינת אחוריים היא בחינה של אחדות גמורה, 

דאחדות  גמורה.  באחדות  אינה  בפנים  פנים  של  בחינה  משא"כ 

מצד  אחת.  להויה  מתאחדים  והאחור  הפנים  כאשר  היא  גמורה 

יהיו בבחינה של  הגילוי לזולתו אזי התכלית היא שגם האחוריים 

הם  ומזה  מזה  עבריהם,  משני  כתובים  "לוחות  שכתוב  כמו  פנים, 

האותיות,  את  לקרוא  היה  אפשר  הצדדים  משני  כלומר  כתובים". 

מבחינת  זה  לעבר.  מעבר  הלוחות  בתוך  חצובות  היו  האותיות  כי 

איך הדבר נראה לזולתו. אבל מצד החיבור מיניה וביה בתוך עצמו, 

פנים של עצמו עם אחור של עצמו, זה לא מצד מה שנראה לזולתו. 

והנה כפשוטו, "וראית את אחורי ופני לא יראו", הוא מפני שהפנים 

במדרגה יותר עליונה מהאחורים, ולכן א"א לגלותם. אבל בעומק 

גילוי של שניים. משא"כ  פנים הוא תמיד  גילוי  לפי מה שנתבאר, 

גילוי של אחור הוא גילוי של אחד. 

חסרון מבטל גאוה
שורש  והנה  הגאווה.  מכח  בא  הזכור  פגם  שענין  לעיל  הזכרנו 
ח"ו, כפי שהסית הנחש את  רצון להיות כא'להים,  כח הגאוה הוא 

אדם וחוה. וכבר בארנו לעיל שרצון זה הוא גם מונח בעומק פגם 

הזכר. דהרי ענינו של האדם, ע"פ שורש הבריאה של "זכר ונקבה 

בראם ויקרא את שמם אדם", הוא להתחבר עם הנקבה ולהשפיע 

לה. אבל יתר על כן, הרי נקבה היא מלשון נקב דהיינו חסר. וא"כ 

כאשר האדם מתחבר עם הנקבה, הריהו מקבל בנפשו את תפיסת 

הרי  נקבה,  ואין  זכר  ישנו  כאשר  משא"כ  אמיתי.  זווג  וזהו  החסר. 

הוא הולך ומתגאה, כי אינו מקבל את תפיסת החסר. בעוד דקבלת 

תפיסת החסר בחיבור עם נקבה היא גופא ביטול הגאוה. א"כ מלבד 

החיבור כפשוטו, עומק החיבור עם הנקבה הוא חיבור לנקב, לחסר, 

ואז נקרא שמו  לתפיסת החסר שבאדם, להרגיש שהוא לא שלם, 

אדם. 



 ז 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון פגם הזכורשובבי”ם תיקון פגם הזכור

ותחסרהו מעט מא'להים
אמנם אחד מטעמי שם אדם הוא מלשון "אדמה לעליון" )עי' של"ה 
תולדות אדם פתיחה אות כ"ג, ע"פ הפסוק בישעיה י"ד י"ד(, אבל שם 

מחמת  חסר,  שהוא  מבחין  שאדם  מתוך  שאיפה.  על  רק  מורה  זה 

ידי  על  חסרונו  את  להשלים  רוצה  הוא  לכן  הנקבה,  עם  חיבורו 

אדמה לעליון. ולא ח"ו שיהא אלהות לעצמו, אלא שאז ע"י שדומה 

לו, בטל אליו ונעשה עמו חד. א"כ האדם קיבל את תפיסת היותו 

חסר מתוך התחברותו לנקבה. ושורש היות הנקבה נקראת על שם 

נקב, במובן של חסרון, נובע משורש יצירתה מכך שהחסירה מאדם 

את צלעו. כלומר, שורש יצירתה באה מתפיסה של החסרה, ולכן 

החסר  תפיסת  והנה  נקב.  הנקרא  חסר  של  בתפיסה  היא  מהותה 

באדם מכונה בפסוק "ותחסרהו מעט מא'להים" )תהלים ח' ו'(, אבל 

עומק  וזה  הנחש,  כהסתת  כא'להים"  "והייתם  הוא  הזכור  בחינת 

פגם הזכור. כי הוא תופס את האדם בבחינת קודם ההחסרה, קודם 

שלקח הקב"ה את הצלע מהאדם ובנה את חוה. הרי זו תפיסה שאין 

באדם חסר, וזו הגאוה של "והייתם כא'להים". 

מחיית עמלק בהבחנת זכר בלי נקבה
וענין  זכירה.  מלשון  היא  עכשיו,  לנו  שיש  הזכר  תפיסת  והנה 
)ט"ו ב'(, "זכור את יום  הזכירה היא כנגד השכחה. כדאיתא בביצה 

עירוב  הכן  כלומר  להשכיחו",  שבא  מאחר  זכרהו  לקדשו,  השבת 

תבשילין ביום ה' שלא ישכיח היו"ט בע"ש את השבת שלמחרתו. 

אנו  הרי  המשתכח".  בדבר  אלא  זכירה  "אין  מנא(  )ד"ה  שם  ורש"י 

למדין שכל זכירה היא ביחס לדבר אחר הבא להשכיחו. והנה זכירה 

שהוא  שחסרון  הנקבה,  מהבחנת  באה  ושכחה  זכר,  מלשון  היא 

מהות הנקבה כנ"ל היא גופא השכחה. והנה במצות מחיית עמלק 

נאמר "זכור את אשר עשה לך עמלק ... לא תשכח" )כי תצא כ"ה י"ז 

זכור  נקבה.  בלי  זכר  י"ט(. הרי שהתורה מרמזת כאן להבחנה של 

הוא הזכר, והלא תשכח בא לומר שאין כאן שכחה, כלומר נקבה. 

הרי שכנגד הפגם זכור שפגם עמלק בישראל, כנ"ל, כמו כן מחיית 

עמלק הוא במהלך של זכור ולא תשכח, זכר בלי נקבה. 

ישראל והקב"ה ימחו את זכר עמלק
על הפסוק )בשלח י"ז ט"ז( "ויאמר כי יד על כס י'ה מלחמה להויה 
בעמלק מדר דר", כותב רש"י "נשבע הקב"ה שאין שמו שלם ואין 

הנה  השלם.  השם  מהו  עמלק".  של  שמו  שימחה  עד  שלם  כסאו 

היום י'ה נפרד מו'ה. י'ה הוא עולם הבא, ו'ה הוא עולם הזה. עוה"ב 

לבוא,  לעתיד  אמנם  נקבה.  בבחינת  הוא  עוה"ז  זכר,  בבחינה  הוא 

חדש  שם  יתגלה  י'הו'ה,  אחד  לשם  הו'ה  עם  הי'ה  שיתאחד  לאחר 

של י'הי'ה )שער ליקוטי תורה על זכריה י"ד ט'(. ואז לא תהיה בחינה 

של זכר ונקבה, עולם הבא ועולם הזה. אלא הם יהיו שווים זה לזה, 

ישנו  חלקים.  שני  ישנם  עמלק  במחיית  והנה  אחד.  דבר  כלומר 

החלק מה שהאדם מצווה למחות את זכר עמלק )כי תצא כ"ה י"ט(, 

וישנו החלק מה שהקב"ה ימחה את זכר עמלק )בשלח י"ז י"ד(. לכן 

האדם מחויב לזכור את אשר עשה לנו עמלק, ולא לשכוח למחות 

זכר  מחיית  את  להשלים  יוכל  לא  האדם  כרחך  על  אבל  זכרו.  את 

בו  יש  שבו  הנקבה  וחלק  ונקבה,  כזכר  בנוי  שהאדם  מפני  עמלק, 

למחות  יוכל  שכחה,  של  הבחנה  בו  שאין  הקב"ה,  רק  לכן  שכחה. 

את זכר עמלק לגמרי. כי ביחס לקב"ה אין הבחנה של זכר ונקבה, 

ולפיכך "אין שכחה לפני כסא כבודך" )מוסף ר"ה(. 

זכר דקדושה מול זכר דקליפה
זכר  של  התפיסה  לבין  ונקבה,  זכר  של  התפיסה  בין  ההבדל  א"כ 
לחוד, הוא האם יש שני צדדים הפוכים לכל דבר, או רק צד אחד 

מתנגד  עמלק  ונקבה,  זכר  של  הבחינה  מצד  שניהם.  את  הכולל 

ראשית.  מול  ראשית  דישראל,  זה  לעומת  הזה  הוא  כי  לישראל, 

אבל מצד התפיסה של זכר, ישנו רק צד אחד, ואין זה לעומת זה. 

כצד הזכר דקליפה, עמלק רצה לעקור את ישראל. אבל מצד הזכר 

דקדושה, אין קיום לעמלק כלל, כי ה' אחד ושמו אחד, י'הי'ה. עומק 

הפגם של הזכר דקליפה, עניינו הוא הביטול של התפיסה שישנם 

]יש ב'  שני צדדים בבריאה וגילוי של התפיסה של צד אחד בלבד 

בחינות בקליפת עמלק. א. ספק. ב. ודאי שאין א'להים ח"ו[. זו הקליפה 

אחד  ושמו  אחד  ה'  בימינו,  במהרה  שיהיה  הגילוי  אמנם  הגמורה. 

ואין עוד מלבדו, הוא באמת שאין שני צדדים, אלא רק צד אחד. 

אמנם צד הוא רק מלשון משל, אבל באמת תהיה רק הויה אחת, 

גילוי א'להות שיתגלה במהרה בימינו.

שובבי"ם 004 תיקון פגם הזכור תש"ע
 מספר שיעור בקול הלשון 1132494 

)מודפס בספר מועדי השנה(



מספר שיעור בקול הלשון *

בלבבי משכן אבנה • עיקר עבודת האדם

]1132656[*������������������������������������������������ חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה

סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם��������������������������]1132141[
]1132657[�������������������������������������������������������������������������� חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות 

]1132172[����������������������������������������������������������������������� ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין 
תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד �������������������������������������]39011499[
שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �����������������������������������������]1127878[

]1132284[�������������������������������������������������� יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה 
בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  ��������������������������������������������������������������]1132301[
]30484555[������������������������������������������������������������ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד 

]30484397[��������������������������������������������������������� שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל 
חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים ��������������������������������������������������������������������]1132658[

חודש כסלו  כח השינה ��������������������������������������������������������������������������������������������������]1132659[
]81281[�������������������������������������������������������������������������� חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור 

חודש טבת  התגברות על פחד �������������������������������������������������������������������������������������]1132660[
]1130588[��������������� תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( 

]81282[����������������������������������������������������������������� שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש 
]1132661[���������������������������������������������������������������������������������� חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( 

]81283[������������������������������������������������������������������� ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה 
חודש אדר א'  כח השמחה ����������������������������������������������������������������������������������������������]1132662[

]1132663[������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אדר ב'  כח השחוק  
]1132540[����������������������������������������� תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה 

]81284[������������������������������������������������������������������������������������������������ פורים דבקות בכח ההפכים 
שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  ����������������]34520048/ 37353854[

]1132651[�������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש ניסן  כח השיחה 
שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

]81269[��������������������������������������������������������������������������������������������������������   פסח דבקות באהבת ה' 
]1132083[���������������������������������������� ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה 

]1132652[���������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אייר  התבוננות 
ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר ����������������������������������������������������������������]1132052[

]1132653[��������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש סיון  כח ההילוך 
שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�������������������������������������������������������������]38459082[.
]1132654[��������������������������������������������������������������������������������������������������  חודש תמוז  כח הראיה 

]33514765[�������������������������������������������������� תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה 

]1132655[���������������������������������������������������������������������������� חודש אב  כח העצבות וכח השמחה 
]292858[������������������������������������������������������������������������������ תשעה באב גילוי אור א"ס בלי כלים 
]292858[�������������������������������������������������������������  ט"ו באב אהבת הבריות נקיה, טהורה וקדושה 


